أولوياته، فالأدب مضطر إلى إعادة ترتيب أساليبه. لذلك، لا غرابة في أن

تنحو الرواية بالذات إلى أن تستعيد

الواقعية مكانتها، ومهما كان ما مرّ

من طروحات واجتهادات، فقد أضيفت

إليها، فالواقعية تعود لتبتلع ما سبقها

مُنْ محاولات، مع ردة إلى العواطف

الإنسانية، ما بث الروح في الأدب،

تبدى في استعادة أكثر واقعية لآلام

الناس وتوقهم إلى الحرية والسعادة

من خُلال علاقاًت حرة، لا تنبثق من

الخيال وتتلاشى في داخله، بلّ من

الواقّع المُعاش. لا تعتّني هذه النقلة،

أنها للتغيير فحسب ولا للتنويع، إنها

بإشكالات عالم يطرح أزمات حقيقية،

تُتُطلب أدباً يغوض في الحقيقة، الخيال

فيه أداة تعمل تحتّ جناحها، مهما

حلّق فهو موصول بها.

نرحمة وتقديم **أحمد زكريا** 

على كثرة ما نُشر للشاعر التركي ناظم حكمت (1902- 1963) من

لكاملة للمرة الأولى في صوفياً عاصمة

بلغاريا عام 1972 في ستة مجلدات،

مروراً بنشرها في تركيا بعد ذلك في

أواخر سبعينيات الَّقرن الماضي، وأخدراً

صُدورُها في 29 مجلداً عن دار نشَّر «اَدامُ»

لتى يمتلكّها محمد فـؤاد، ابـن الشاعر

التركُّى نفسه، بعد أن أضافٌ إليها الرسائلُ

واليومُّديات - إلَّا أن اسم حكمت يعود من

جديد، من وقت إلى أخر، مع ظهور أعمال

فلم يمرّ عامان على إصدار «مجموعة

بیرایا» (اسم زوجته) عن دار «یابی کریدی»

. . التركية، التي ضُمَّت دفاتر حكمت في سُجور:

إسطنبول وبورصة وأنقرة وشانكرى ما

بين عامى 1937 و1942، حتى نشرت مجلة

قصائد في انتظار

لسى مستغربا أن يتم العثور سن فترة

وأخـرات على كتابات لم تنشر من

قبل لناظم حكمت (الصورة من

شانه)، فقد التفتت تركبا والعالم

إلى صاحب «مناظر طبعة

وإنسانية من يلدي» مع مثويته

عام 2002 وبدأ البحث عن وفي

أرشفه. عانت كتابات حكمت مثلما

عانى صاحيها، وكان من الصعب

فصك شعره عن آرائـه ومواقفه

السياسية؛ فصاحبها عرف المنع

والسجت والمنفات، لذلك ربما ما

يـزاك هناك ما هو مفقود منها

وفي انتظار أن يُعثر عليه.

من يحدها

جديدة له لم تُنشر من قبل.

أعمال - بدءاً من طبع أعماله

إضاءة

### طلالة

### أدب يغوص في الحقيقة

## تحت حناح الواقع

### بانحساره. وصُورت على أنها حلول التفسير المتواضع، وربما الفقير، لما . إبداعية تُكشفُ عن عوالم جديدة، كأن تَأْثِيرِهَا ضعيفًا، وأحياناً بلا أثر، كان القارئ بمجرد الانتهاء من الرواية لا يبقى منها شيئاً، إذ صلتها بالواقع

رُخُوةً، كأنها تلغُّنه من حساناتها. كما أن اللغة الحميلة مهما يلغت عيقربتها، تتبخر مع افتقادها لما تحيلنا إليه. لم تقدم ما بعد الحداثة سوى مأثرة الأنفصال عن الواقع، ومعاداتها لمحاكاة الحقيقة، إن لم يكن للحقيقة نفسها، فالاستطراد في الخيال يلفظ الواقع. وإذا كان العالم يريد أن يعيد ترتيب

> أحبط انتشار آلبات التححيث والمراقية دعاوى الحداثة

طرحته الحداثة من قبل، لم ينجح، ولم يسد فراغاً لا يفتر عن الاتساع، بعد فقدان الثقة في المشاريع التحريرية الكبرى للقرن العشرين كالماركسية. ونبذ المشاريع التي دعيت بالحكايات الْكَبْرِي، أو بالأساطير الكبرى. بما فيها تلك التي تنفي الدين، وتتشبث بمفهوم التطورّ، وتعيد النظر في التاريخ، وكأنها ستكتب تاريخاً أخر. بيد أن حقبة ما بعد الحداثة، ستشكك

فَى كل ما يبدو حقيقياً، وتحيله إلى اختلاقات وتوهمات، سواء تعلق بالعالم والحياة، أو بقدرة الأدب على محاكاة الحقيقة واكتشافها في العمق طالمًا أنها لم تُنجِزُ شيئًا أكثر من العمل على إحالة الواقع إلى العاب لغوية، تجلى بتهتك السرد في الرواية، بذريعة إطْلاقَ الخيال إلى حدُّوده القَّصويُّ، أو إلغاء الحدود بينه وبين الواقع، تُعنى

لم تقدم ما بعد الحداثة سوت مأثرة الانفصال عن الواقع. وإذا كان العالم يريد أن بعید ترتیب اولویاً ته، فالأدب مضطر إلى اعادة ترتسالسه

القرن الثامن عشر ، بتحرير البشر فكرياً ومادياً وتحقيق السعادة في الحياة على الأرض. بعد مرور قرنين على هذا الوعد، كانت الخبية الكبرى؛ الحداثة تحولت إلى مراوحة في سجن كبير قابل للتفجير، حماقات البشر لا تقف عند حد، بعدما حصل في هيروشيما وناغازاكي، والمجازر المرَّتكبُّهُ أثنَّاء الفترة الاستعمارية، وحتى البلدان المتحررة صنعت ثورات، انتهت إلى شموليات. لم تعد الشعوب تصدّق مزاعم الحداثة في تحرير الشرط البشري. أما على مستوى الأفراد، ففقدان معنى الوجود الإنساني، بعد احتكاره في منظومات أيديولوجية، وتضاؤل الإحساس بالنذات لصالح

جماهير هي كتلة صماء بلا روح. . أكثر ما بأت بالحظ في المجتمعات المتقَّدمة، أن البشر أصَّبحُوا تحت رقابة الأجهزة، بزعم الحفاظ على أمنهم وسلامتهم، ما شكل نطاقاً ضرب حولهم قيوداً لا مرئعة، أنشأت واقعاً من سلطة تأمر وتنهى من دون الرجوع إليهم، بذريعة أنَّها الأَّحرص عليهم، مأ جُعلُ الإنسان يدرك ما لحقه من غُبن، كان أكثُر حريةً في العصور السابقة بوسعه الإفلات من السلطة، بينما في المجتمعات الرأسمالية أصيح ملفأ ف

دوائر سرية غامضة. دعاوى الحداثة كانت صدى لطروحات المفكّرين والفلاسفة، أحبطها انتشار اليات التدجين والمراقبة السلطوية وهكذا لم تنطلق من فراغ صرخة فُوكو الشهيرة: إن الأنوار التي خلقت الحريات هي التي خلقت السلاسل

لم تف الحداثة بوعودها، فكان البحث عما يتجاوزها، ويحقق وعد التحرير والسعادة فارتبط ظهور ما بعد التى كانت عنوانا للحداثة كالليبرالية والشيوعية والفاشية. واستعاد البشر جوعهم إلى الروحانية، فاستيقظت الأديان من المعابد، وكان من سبقهم لا يشبعون مِن الماديات، لكن الشب لم يكن حلاً، ولا حلالاً، إلا إذا كان مكتملاً، يشمل الأجساد والأرواح. هذا

يتُّدفق منَّ عَّينيه لهبُّ وَشُخامُ ودخان... كن برقًا وصاعقة تَشُق مئة مليار كيلومتر وعدت فلسفة التنوير مع ظهورها فى من الأرض إلى الأمام...

أريد أن أمسكُ قارة أفريقيا بذراعي اللذين يشبهان غابات الأمازون وأن أمسك النجوم من فوق جبال الهمالايا، مجنونة... مِجنونةٍ وعقلكِ مختلُ

أيها الهيكل العظمى المُتَحجِّر لمحمود

الطبقة التي نصبت لك تمثالًا فوق تئة

لم تُعطنا حتى الفتات من الحرية

أيها البرج الذي يصرخ بالحرائق

وسيصرخ فمُ إسطنبول بثورتناً الحمراء!

اغٰرب عن وجوّهنا!

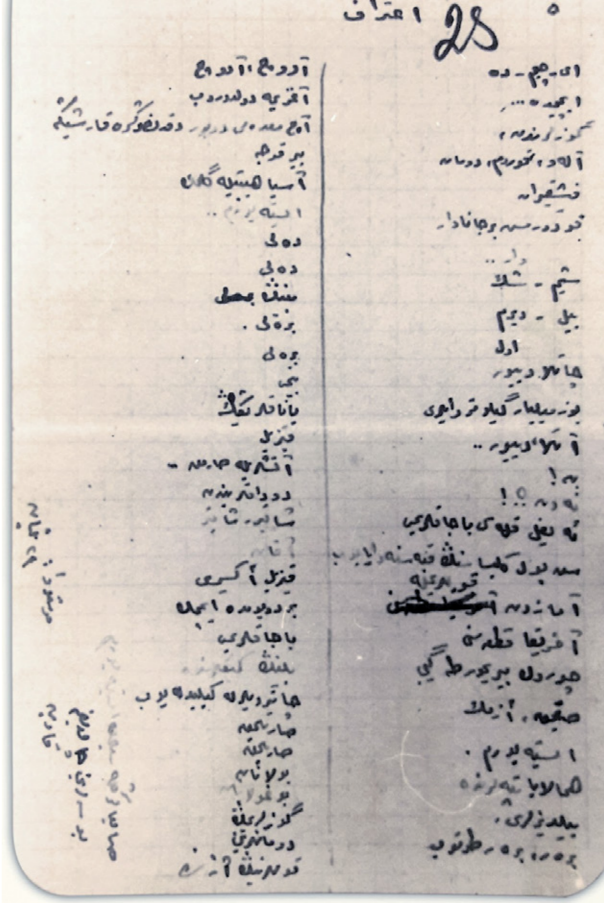
لا تنظر إلينا من الإعلى

وَّتلفُّ حوله النيران الحمراء التي في خدّيكِ. هذا الإكسير الأحمر الذي يمطر من شفتيكِ يشرب في جرعة واحدة أريد أن أمسح غشاوة عينيّ بلعابكِ، وأنتِ بين ذراعي

حياتنا في كلمات في الثامنة صباحاً نُضرب عن العمل وفي العاشرة يهرب صاحبُ العمل في الخامسة مساءً نُطلق الرَّصـاص من الحواجز على رجال الشرطة وفي التاسعة نقرأ «رأس المال» في التخشيبة!

فى نافذة اللىك تهزُّ إسطنبول ساقيها من نافذة الليل. والسّاعة الثانية عشرة تمامًا. العيونُ الغاضبةُ كسرت الضوء في زجاج

النص الكامك النص على الموقع الألكتروني



تقام، الأحد القادم، في

مدينة أريانة، واحدة من

الخرجات العيساوية، التي

الأخيرة إلى طقس شعبت

والسبعينيات من القرن الماضي حين

كان العنصر الصوفي يعتبر أحد وجوه

لرجعية والسلبية الاجتماعية، وبين حالة

الأستثمار الثقافي من قبل الدولة والظهور

في الفضاء العام منذ التسعينيات إلى

ليوم، يمكن اعتبار الصوفية في تونس

إطارأ تنعكس فيه تحوّلات اجتماعية

متنوّعة وخيارات سياسية، فالعنصر

المقصىّ بقرار سياسى صارم من رجال

وللة الحبيب بورقيبة أصبح بعد عقود

بدأ الأمر بقرار سياسي أيضاً من رجال

دولة زين العابدين بن علي، لكن بعد الثورة

قلَّيلة جزءاً لا يتجزَّأ من الهوية الثقافيا

العامة للدلاد.

يفرض نفسه على كثير

من المدن التونسية

تونس ـ **ليلم بن صالح** 

تحوَّلت في السنوات

قصيدة لناظم حكمت بالأبجدية العثمانية

# ناظم حكمت مراهقاً عثمانياً

ضي التاسعة نقرأ «رأس الماك» في التخشيبة!

مستقبلاً على قصائد جديدة لحكمت، كتيها خلال تلك المرحلة، بالأتجدية العثمانية، التي كان يوقّعها بـ«ن. ح»، وأحياناً بأحمد، وقد يكون الأخير اسمه المستعار في العمل

حتى «سيركجي». ولوّنت «كارا جمرك» باللون الأحمر. حَمَلَ حيّ «قاسم باشا» الترسانة على ظهره

«كتابلِيك»، إحدى أبرز المجلات الأدبية التركية، في عددها الأخير خمس قصائد لحكمت، عُثر عليها في أرشيف «وقف أبحاث التاريخ الاجتماعي التَّركي». وبحسب تقديم المجلة، فإنه باستثناء قصيدة «حياتُنا في كلمات» التي نُشرت لإحقاً كمقطع أخير في قصيدة بعنوان «حياتُنا والعمل»، فإن تُقبة القصائد تُنشر للمرة الأولى. أهم ما يمتر هذه القصائد أنها أولاً كُتيت بالأبجدية العثمانية، وفقاً لـ«كتابليك»، على عكس جميع أشعاره التي نُشرت بعد ذلك بالحروف اللاتينية. وثانياً لأنها تعبَر عن فترة مراهقة حكمت الشعرية، التي لم

حكمت أنَّه سافر عام 1921 إلى الأناضول للالتحاق بصفوف المقاومة الوطنية في أثناء حي الاستقلال. بعد ذلك عمل حكمت معلماً للتركبة في

تتوقّع المجلَّة في تقديمها للقصائد أن يُعثَر

الأول من أيّار في إسطنبوك ذَبُلت الشمسُ المنتفخةُ كالحُويْصلة من لهب أعلامنا الحمراء بلون الدم. الأغانيُّ الشعيبة تملأ رئتنا مثل النار! سلكنا الطريق يدًا بيد في الطريق يديكولا» وصلت الطبقة العاملة من «يديكولا»

اليوم هو الأول من أيار وكأنّ إسطنبول لنا وحدنا في هذا اليوم!

يصلنا عنها كثير من النصوص. وأخيراً، لأن هذه القصائد قد كُتبت في النصف الأول من عشرينيات القرن الماضي، وهي فترة مهمة في تاريخ الشاعر، حيث عُرف عن

. إحدى المدارس لفترة قصيرة، ثم بدأت عُلاقته بالحزب الشيوعي التركي، من خلال عمله صحافياً في جريدة الحزب. وقد تبنّى حكمت الأفكار اليسارية منذ ذلك الوقت في تركيا، ثم سافر إلَّى موسكو لتعلُّم السياسأ والاقتصاد، وتُعرف هناك بالأدبات اليسارية بشكل أوسع في روسيا الجديدة بعد الثورة. وقد أُثرتُ هذَّه المرحلة بحياة حكمت وأشعاره أيضاً، حيث بدأ بكتابة الشعر النصر هناك للمرة الأولني، مُتأثراً بفلاديمير ماياكوفسكي. وأخيراً عاد إلى تركيا في أواخر عام 1924.

ومررنا من فوق الجسر فُافتح لنا الطربقَ أنها الشارع الكنبر! لقد هزمنا البرلمانيين أصحاب الكروش في بِكُعوبِ أحذيتنا التي تقتلع الأرصفة! قَفزنا نَحو «عثمان بَك»،

## **الفن الصوفي في تونس** من عفوية الزوايا إلى مشهدية العروض الكبرى

استمر الوضع بشكل عفوي من خلال تمظهرات اجتماعية جديدة.

نلمس ذلك مع العناية التي باتت تولى

لما يعرف بـ «الخرجة العيساوية» في

عدد من المدن التونسية، فبعد أن كانت

مجرّد احتفال يقوم به المنتسبون إلى

طريقة العيساوية، نسبة إلى الهادي بن

عيسى (توفي بين 1524 و1526م ومدَّفونِ

في مكناِس المغربية)، أصبحت احتفالاً

فرجويا ببرنامج مضبوط وبترتيب

تنسَق فيه الفرق العيساوية مع البلديات والأمن والجمعيات المدنية، ثم ينخرط فيه

المواطنون بشكل عفوي أو أنهم يجدون

أنفسهم بالضرورة منخرطين فيه بما

أن هـذه الـتـرتـيـبـات تــؤدّي بـشكل مــا إلــــ

«احتلال» الفضاء العمومي كمكان أولاً (غلق حركة المرور)، ثم كإطار صوتي حيث

تعلو الأناشيد والأهازيج على إيقاعات

من أبرز الخرجات العيساوية، تلك التي تقام

في مدينة أريانة وتنتظم ببرنامج دقيق

أصبحت الخرحات

مضبوط بعد أن كانت

فرجة ببرنامج

## ما وراء الخرجة العيساويّة



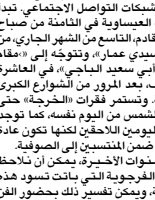
من إحداث الخرجات الصوفية في تونس، 2019 (Getty)

# مسطّر، باتت وسائل الإعلام تروّج لفقراته

المهرجانات والقنوات التلفزيونية، ما أتاح لأغانى الصوفية شعبية موسّعة، حتى أن المنتسبين إلى التصوف باتوا يضيقون ي أحيان كثيرة من حالة التنميط التي حلت مع إخراج هذه التعبيرات من عفوية الزوايا إلى مشهدية العروض الكبرى. كماً لا يخُفَى أن ذلك يضرب الصوفية في جوهرها، حيث من المفترض أن تقوم على

وأيضاً شبكات التواصل الاجتماعي. تبدأ الخرجة العيساوية في الثامنة من صباح الأحد القادم، التاسع من الشهر الجاري، من «مقام سيدي عمار»، وتتوجّه إلى «›مقام سيدي أبي سعيد الباجي»، في العاشرة والنصف، بعد المرور من الشوارع الكبرى للمدينة. وتستمر فقرات «الخرجة» حتى غروب الشمس من اليوم نفسه، كما توجد فقرات لليومين اللاحقين لكنها تكون عادة مضيّقة ضمن المنتسبين إلى الصوفية. في السنوات الأخيرة، يمكن أن نلاحظ

هذه العروض وجدت الأبوات مفتوحة في



النّزعة الفرجوية التي باتت تسود هذه الأنشطة، ويمكن تفسير ذلك بحضور الفن الصوفي في الحياة الثقافية من خلال عروض تحبرتى، مثل «الحضرة» لـ فاضل الجزيري، و «الزيارة» لـ سامي اللجمي، و«حضرة رجال تونس» لـ توفيَّق دغُمانَّ،

السكينة والتجلّي، لا على منطق «ما يطلبه

## شذرات

لماذا نفعك الشر؟ ومتى نفعله؟ أليس فعك الشر مشروطاً بقرار الاضطلاع بأنفسنا كأشخاص سيئين؟ أليس الوعب بالشر شرطاً للشر؟ ولكن ماذا عن الذين يفعلون الشر دون قصد إليه أو استهانة بالعواقب أو - كما قال سقراط - جهلاً وعن غير إرادة؟ حنة أرنت ـ من مقال بعنوان «اعتبارات أخلاقية» بترجمة: محمد محجوب

عندما يقول المؤلفون إن التشابه بين أشخاص كتبهم وأمكنتها وبين الواقع مجرِّد مصادفة لا يصدِّقهم أحد. ومع ذلك لا أجد أمامي سوى هذه الصيغة المستهلكة للقول إن هذه الرواية - أمكنة وشخوصاً ووقائع - عمل تخييلتّ وكك محاولة لمطابقتها بواقع ما مضيعة للجهد والوقت.

أ**مجد ناصر** ـ رواية «هنا الوردة»

علينا أن نعي أن التعمير المعاصر في بيئة الوطن العربي هو تعمير ملوَّث بصرياً، وان المعيش مع مصنّعات اشكالها ملوّثة بصرياً يؤدّب إلى قطع الطريق أمام تفعيك القدرات الحشية.

**رفعت الجادرجي** ـ «دور المعمار في حضارة الإنسان»

الإيكولوجيون هم أكثر التيارات الفكرية والعملية نشاطأ. العلماء - من تقنيات الاتصاك إلى الطب-هم أكثر الفئات تأثيراً على حياتنا اليومية. السياسيون هم أصحاب القرارات الأخيرة. ما لم يتفق هؤلاء وبشكك متواصك لا مستقبك لهذا الكوكب. **مانويك كاستلز** (عالم اجتماع إسباني) ـ «التواصك والسلطة»







