فِي جانب منه مثل لوحات الرواية التر

تُعَزَّزُ السرد بالرسم. وهذا ما يقولُهُ مُناصرةً

لـ«العربي الجديد» إنها لوحات سياقية

تحعل المترء يُشاهد الرواية في إطارها

المسرود. وفي جانب آخر ثمّة لوَّحَاتُ من

مستوى تعبيري أخر يختلف عن التوضيح

حيثُ يترك الفُنُّان لذاته الفنية أن ترى جدرار

الخُزَّانَ خَارِجِ المَكانِ والرِّمانَ. يفتح المُعرضُ

كما تفتح صفّحات الرواية في تقليد انتهجته

العديد من الروايات تُرسَم فيها لوحات تعمّق

. نقرأ لوحاً يُلخَص روايَّة ثلاثة رجال

فلسطينيّين يُكافحون للسفر إلى الكويت

بمساعدة أحد المهرّبين، إذ يضُطُرُون للسّفر

محبوسين في صهريج مياه عبر الصحراء

كلّ لوح تليه لوحة. فهذا «أبو قيس» وتتجلّ

فيه الصلة العميقة التي تربط الأفراد

بأوطانهم ليمسي رمزاً لمحنة عدد لا يحصم

مُنَّ الفلسطينيِّينَ ٱلذِّينَ أُخْرِجُوا مِن ديَّارِهِم.

ومروان الذي يمثّل فلسطينيّين انقطعوا

عن تعليمهم بعد نكبة 1948، وأضطرُ إلى

وأسعد المُمزّق بين وصول الكويت سعياً

للرزق وبين البقاء. وبالطبع «أبو الخيزران»

الجَشِع الذي يتولّى تهريب الناس عبر

الحدود مقابل مبالغ فوق طاقتهم، وهو

ذاته صاحب الصرخة العارمة «لماذا لم تدقُّوا

حدران الخزّان!». في الفعالية الثانية التي

أقيمت يوم الخميس الماضي بعنوان «رجال

تحت شمس أبّ / أغسطس الجهنّمية.

بالصورة مناطق التوتّر في السرد.

### متابعة

**من الندوة** (حسين بيضون/ العربي الجديد)

ضمن مبادر تها «قطر تقرأ»، أعلنت «مكتىت قطر الوطنية» رواية «جاك في الشمس» كتابَ هُذَا العام، إذ أُقَيَّمَت حولها ندوة مؤخّراً وعرض فيلم ومعرض للفنان حسان مناصرة، يحمك عنوان الرواية ويستمر حتى نهانة العام

## رحال فْبِ الشمس كتابالعام ضي مبادرة «قُطر تُقرأ»

### حوحة. **محمد هدس**

أن تختار «مكتبة قطر الوطنية» رواية غسان كنفاني «رجّال في الشمس»، ضمن حملة مبادر قطر تقرأ» لتكون كتاب العام، فهي تستعيد عملاً اكتسى صفة عبور الزمن القلسطيني منذ صدورة عام 1963، أي نعد عقد ونصف من النكبة الأولى، والآن بعد ستّة عقود من صدوره، إذ كان ولا يزال المشرّدون من أرضهم يحدّقون في التاريخ ويكتبون بأظفارهم ما ستطاعوا الوصول اليه أو تخيّلوه.

لرواية قصيرة مثل عمر كنفانى القصير لذِّي آغتاله الْمُوسياد الإسرائيلي عَّام 972اً وهو في سنّ السادسة والثلاثين، تكفي وبقوّة تكون عملأ تحريضيا وشاعريا وتراجيديا ومتوتِّراً على الحَّافة المُخْنِفة للوَّجُود، دُونَ ن تقع في الخطابية الفنّية حين تحشر نُلاثة مُصانَّر فلسطينية في خَزَّان ماء على لحدود الصحراوية من العراق نحو الكويت، مصيرها كان واحداً هو الموت وصرخة «لماذا لم تدقوا جدران الخزّان!» لم يسمعوها. قرّرت لبادرة إقامة هذا الحدث على ثلاثة أنشطة متكاملة: المعرض المرسوم بالحبر للفنّان حسان مناصرة، وعرض فيلم وثائقي عن ُطفال فلسطينيّين من غزّة تستضيفهم قطر مع ذويهم، وندوة تعاين الرواية من جوانبها الأدبية والتاريخية.

يحمل المعرض المستمرّ حتى نهاية كانون لأول/ ديسمبر المقبل عنوان الرواية، ويبدو

قبك اعتياد ألنومَ بسدَّادة أُذنين

# لا معانب ملقاة على الطريق

ستة عقود على الكتابة بالأظفار

في الشمس.. سردية الوطن والشتات» تحدث

ثلَّاثة أكاديميين من «جامعة جورجتاون»،

بدءاً من فيرات أروك، أستاذ مادة الثقافة

والنظرية وقد استشهد بالكاتب الإيطالي

إيتالو كالفينو القائل إن «الأدب ضروري

لُلسياسة حين يُعطى صُوتاً لمن لا صُوت

لهم». وعند أروك فإن هذه «النوفيلا» (110

صفحات) اعتمدت على تقنيات الكلام

الحر غير المباشر من خلال طرح الصراعات

الذاتية، ولكن عبر ضمير المخاطب، ملاحظاً

أن الشخصيات غالباً ما تعود إلى الماضي

بِتداخل مونّتاجي مع الحاضّر. لُذلك وصفّ

أروك «رجـــال فــي الشمس» بأنها روايــة

تشبه فن المرقّعات التي تضم الشخصيات

والقُصص المُنفصلة في أَطار واحد، وكنفاني

هُنا -كمَّا يضيف- لتَّمُ يَجْمُع هَـذُهُ القَطَّعُ

بجانب بعضها، بل فوق بعضها البعض،

لتتحلى في الآخر فكرة الوطن في المخيلة،

أما عمر خليفة أستاذ الأدب والثقافة

العربية فقد قسم إنتاج غسان كنفاني إلى

مرحلتين من بداية الخمسينيات إلى نهاية

لستينيات الأولى، أي ما قبل تأسيس

منظمة التحرير الفلسطينية وبداية العمل

الفدائى المسلح منتصف الستينيات وظهور

المقاومة والفدائي الفلسطيني. وقال خليفة

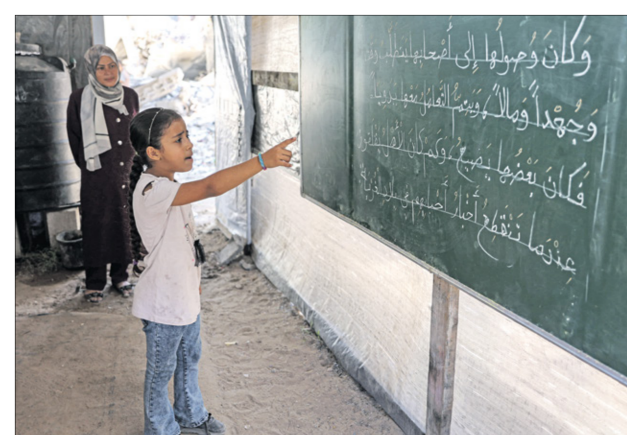
مسيرة كاتب خلال سنوات قصيرة، لكن هذا

الأمر وقع في مسيرة كنفاني خلال سنوات

قليلة ما بين روايتي «رجـال في الشمس»

إن من الصعب أن تجد تحولاً كبيراً فَم

حتى لو لم يتحقق ذلك على الأرض."



معرض تشكىلت

وفيلم عن أطفال غزّة

عام 1963، و«عائد إلى حيفا» عام 1969.

وبرى خليفة أنه منذ منتصف الخمسينيات

إلى منتصف الستينيات كانت شخصيات

غُسان كنفاني غير مسيسة تبحث عن

خلاصُها الفردَّى أوْ انهزامية عالقة فم

لحظة النكبة، وقى هذه الرواية القاسية

المدهشة نجد كنقاني يقدم نقدأ عنيفأ

وصبحة احتجاج ضد الانهزامية والتشردم

وضد محاولة البحث عن فردوس خارج

للسطين. وخلص إلى أن هذا الجو الخانقً

الذي كان يملأ روايات وقصص كنفاني

الأولى سيبدأ يتلاشى تدريجيأ بعد ظهور

المقاومة وتحول الفلسطيني على مستوى

الصورة الأيقونية من لاجيئ إلى فدائي،

وأخيراً ذهب عبد الله العريان، أستاذ التاريخ

فى جورجتاون إلى أن كنفاني في «رجال في

لشَّمس» يضعنا أمام تحدِ يتمثَّل في تأملَّ

محنة الفلسطينيين في المنطقة العربية،

مبيناً «كثيرًا ما يطلب منى الطلاب أن أشرح

كيف يمكن لنفس الدول العربية التي تتبنى

وبالتالي أصبح صانعاً لتاريخه.

وندوة تعان الرواية

قال الجاحظ: «إنّ المعانى ملقاة على قوارع لطريق، وإنما يتميز الناس بالألفاظ». الضحايا يملؤونها. يتحدّثون بلا أفكار أتسمحُ أن يُصبح الشِّعر فكرةً؟ أن نكتب قصائد نشازاً لكي لا نصير حجارة الطريق ورملها؟

«عن شَبّان كثيرين في غزّة يُنشئون محتوى كوميديّاً أثناء محاولتهم النجاة من حرب حين تنتهي الحرب وننجو أما الآن فلنَّجعل الوجود مَضحَكة. الموت يخاف الفرحين لن نبكي حتى يرُحل لن نقبل حُكم العالَم أنبكي حين بشاء، ونض ونموت كما شاء وشاء؟

يدلٌ على نفسه بالغُشم

«الدفاعات الجوّية لجيش الاحتلال تتصدّى لسرب من الطيور في شمال البلاد ظنًا منها

خطاباً بلاغياً مع قضية التحرير الفلسطيني أن تعامل اللاجئين الفلسطينيين بقسوة

وتحرمهم من أبسط الحقوق؟». ويواصل:

ريمكن أن يساعدنا التاريخ، على فهم تدخل

بعض الدول العربية ليس لوقف الإبادة

الجماعية المستمرة في فلسطين، ولكن

لتزويد إسرائيل بالدعم العسكري والدعم

الاقتصادي، وبهذا فكنفاني في روايته يذكرنا بأن مصير الفلسطينيين ليس متعلقاً

بمواجهة الصهيونية فحسب، وإنما برتبط

بمصير الأمة العربية بالمعنى الفلسفي

. الكلمة المصير». نشأهد في الفيلم القصير

عن أطفال فلسطينيين وصلوا إلى قطر خلال

حرب الإبادة التي يواصلها الاحتلال على

غزة، بجروحهم وحروقهم البدنية وأرواحهم

التي عصف بها الزمن الطبيعي لكي يكبر

الإنسان على مهله. وكان أحدُّ المتحدُّثُينَ

يشُير إلى السُّؤال الذائع حول قيمة أن يدقُّ

الناس جدران الخزان، ما يحيل إلى مقطع

من روايــــة «أُولَاد الغُيتُو» للروائيُ اللبناني إلياس خوري، وفيه تتحدث الشخصية عن

أن المخرج المصري توفيق صالح في فيلم

«المخدوعون» عن رواية «رجال في الشمس»

لم يختم الرواية بصرخة أبو الخيرران، لكن

في الرواية والفيلم تساوى القرع وعدمه.

فرجال نقطة الحدود الكويتية ما كان في

مقدورهم أن يسمعوا وهم متحصنون داخل

غرفهم وأصوات المكيفات تصم الآذان، وبذا

يصير السؤال الحقيقي ليس عن خرس

الفلسطينيين، بل عن صمَم العالم.

سبعون عاماً لا تكفى ليفهمَ خَفْق الجناح لا تكفّي لكي يجد له اسمأ ما زال آلبَرْد على لُبدته، ورُوحه بعيدة! تقول خرافة، اخترعتُها: يقول صاحب البيت: أهلأ ويجلس الزائر قبله، وتُقدِّم فناجين القهوة. هكذا نحن ونسهر جماعات. نُسلِّي أرواحنا، نُؤانسُها، ونَأنسُها ن نبكي حتى يرحل. وهكذا الغريب،

ماذا تتمنّى لليوم التالي؟

## صوت حدید

### تبادك الرؤات مع الجيك الأسبق

## سوار الصبيحي

تقف هذه الزاوية عن خلاك أسئلة سريعة مع صوت جديد في الكتابة العربية، في محاولة لتبيّن ملامح الجيك العربب الجديد من الكتّاب وانشغالاته

#### عمان العرب الحديد

■ ما الهاجس الذي يشغلكِ هذه الأيام في ظلٌ م يجري من عدوان إيادة على غزّة؟ ما يتحدثُ قدَ تجّاونَ مرحلة التفكد والتحليل والقررة على وصف هذه الهواجس. حقيقةً، لا أستطيع أن أصفً ما يشغلني بهذه البساطة. هنالك حالةً من الصدمة والشلل تسرّيت تدريجيًا من الأطراف إلى العقل، وأضعفت قدرتنا على التعبير عُن أبسط المشاعر أمام ما نشهده. لقد قلتها في سؤالك: «إبادة». فما الذي يُمكن قوله بعد ذلك؟ كلّ مأ يمكنني إضافته إلى جوابى يبدو لى الآن ثرثرة وتكلُّفًا. ومع ذلك، أتساءل بذعر طوال الوقت: هل أنا بِكُلُّ عَجِزي - جِزُّهُ مِّن زَيِف هِذا العالم الذي يتظاهرُ بالحياةِ بينما يغرَقُ في الهلاك؟

■ كيف تفهمين الكتابة الجديدة؟ هذا المصطلح يجرُّ خَلفهُ بالضرورة تساؤلاتٍ أُخَـرِي، إذا كانتٍ محاولة تعريف الكتابة بحدِّ ذاتها (بكلِّ أجناسها وتفَّرعاتها)، فضفاضةً وعبثيَّةً أحيانًا، فما بالك بـ«الجديدة»؟ هل هي كتَّابات الشباب والأسماء الجديدة؟ أم هي تلك المرتكزة على التجريب؟ أم هي كل انقلاب علي المألوف؟ أعتقد أن تعريفها لن يشكّلُ فارقًا حقيقنًا؛ فبرأيي، كلّ إبداع يلتقي ويتفاعل فيه الكاتب مع ظِروف واقعه المعاش، ومحيطه وبيئتُه، مُؤثِّرًا أَو مُتَأثِّرًا، هو كتابةٌ جديَّدة؛ الاجتماعية والثقافية التي يشهدها مكان

■ هل تشعرين بأنك جزء من جيل أدبي له ملامحه وما هي هذه الملامح؟

# كاتبة أردنيّة من مواليد عمّان عام 1991

أصوات كنت أسمعها هناك أشتاق لأصوات الكلاب الطليقة!

تتناقل المعلومات عن أماكن أمنة للمبيت

تعيش على جبلنا قبل أن نضع حجَراً على

أمًا هنا فالكلاب تنبح مثلنا في البيوت،

تنتظر اقترابك منها حتى تثير لغطأ بلا

علَهِا تشعِلني عن صخب تلفاز جاري

ولا أخاف الآن على أبي منها حين يذهب إلى

خوفاً من فوات مواعيد الغد، وبلا لهفة

السكِّير وتُنسيني أنِّي لا أعيش على جبل

توقظ طفلاً ليشارك في حفل الضجيج

وتجذب عيوناً تنضح بالنميمة.

أشتاق لأصوات الكلاب الطلبقة!

قبل اعتيادي النومَ بسدَّادة أُذنين

فلم أعُد أشربها مع الكلاب التي

بعد طلوع الشمس عن الاختباء.

تلك التي أسمعها منتصف الليل؛

وتركب مثلنا القطارات

مُتجهِّمةً مثل أصحابها

أشتاق لأصوات الكلاب

ولكُلّ صوت في الأثير

لقهوة الصباح.

تأخّرت محدّداً

حاصلة على شهادة البكالوريوس في اللغة الفرنسيّة وآدابها، وشهادة الدبلوم في الترجمة الترجمة التطبيقية من «جامعة ستراثكلايد» البريطانية. شغلت عضويّة هيئة تحرير مجلّة صوت الجيل» الصادرة عن وزارة الثقافة الأردنيّة، واشتغلت على الصعيد المهنى في مجال كتابة المحتوى والترجمة. صدرت مجموعتها القصصية الأولى عام 2019 بعنوان

أعتقد أنَّهُ من الصعب تخصيص ملامح محدَّدةِ لجِعل بـأكمله، لأنَّ الأدب في الأساس وُجِد لُبِعُكُسُّ تَنوُّع التَّجِارِبِ الشَّخِصِيَّةُ والأصوات الفُرديّة. قد توجد بالطبع بعض الاتجاهات العامّة أو الموضوعات المشتركة بِينَ الكُتَّابِ، ولكن هُذه الْاتجَّاهَات لا تُمثَّل بالضرورة ما قد يُميّز جيلًا أدبيًا بأسره.

روح النص إلّا في العربيّة بالطبع.

أن تكوني كاتبة مترجَمة؟

■ كيف تنظرين إلى الترجمة وهل لديك رغبة في

الترجّمة عندي ليست مجرّد اهتمام عابر، فهي في صلب دراستي واشتغالي. أمّا عن رغبتي في أن تُترجِّم أعمالي مستقبلًا،

فأعتقد أنَّ هذا تطلُّع لدى كلُّ كاتب بلا

شكّ. وكماً قال إيتالو كالفينو: «المُترجم

هو حلَّيفي الأهمُ، لأنَّه يُقدّمني إلى العالَم».

ولكن، نسبة حدوث ذلك تعتمد على ما

سَاقَدُّمه لاحقًا، حَدث إن نقل النُّص من

ثقافة إلى أُخرِى خاصْعُ لشروطٍ وغاياتٍ

قد لا تُتَحقُّق في جميع النُصوصُ وموضوعاتها.الأمر ليس عشوائيًا دائمًا.

ببطءٍ شديد كعادتي، أُواصل العمل على

القصِّم مُجدَّدًا، وأستكشف صوتي من جديد، هنالك اشتغال حالياً على مجموعة

■ ماذا تكتبين الآن وما هو إصدارك القادم؟

ثانية، ولكن بالكثير من التأني.

كلّ إبداع يلتقي فيه

الكاتب مع واقعه كتابةً

■ كيف هي علاقتك مع الأجيال السابقة؟ علاقة طيِّبة يُخالطُّها الْكثير من الامتنان للبعض، فقد حَظيْتُ بالدعّم في البداية من كُتَّاب رؤادٍ، خاصة في مُجال القصة القصيرة في الأردن أعتبرُ نفسي محظوظة بأن جمعتنى المصادفة بعدد ممن قرأت أعمالهم في صغرى وكانت بدايات الميل إلى القُصُ والسرد، عَمومًا، يستهويني تُبادل الرؤى والانطباعات مع الجيل الأقدم والأوسع تجربة في عالم الأدب.

■ كيف تصفين علاقتك بالبيئة الثقافية في بلدك؟ لا تتعدى العالم الافتراضي والتواصل عبر فيسبوك، خاصلةً أنّني لم أنّخرط إلى حذٍّ كبير في الوسط الثقافي المَحلّي، إلا في بعضُ القَّعاليات الرسمية.

■ كيف صدر كتابك الأول وكم كان عمرك؟ صَدر رسميًا عندماً كنتُ في الثامنة والعشرين من عمري، لكنّ كتابة القصص كَانت تَعُود لسنوات سبقت ذلك، مع الكثير من التراخي والتردُّد بشأن الرغبة في النشر. وعبر إحدى المصادفات، وصَلتْ مسوّدة محموعة من القصص إلى الأديب الراحل الياس فركوح، الذي لم يكُن يعرفني في ذلك الوقت؛ أصر على أن ترى هذه المجموعة النور وأن تُنشر من خلال «دار أزمنة» التي

أكتفى حاليًا بالنشر عبر وسائل التواصل الإجتَّمِاعي. مِسألةُ النُّشُرُ لديُّ مزاجية، لأَنني أُحبَّ أَن أُبقي الكتابة في حَيَّز الْعفويّة قدر المستطاع. أفضل الاقتراب بين الحين والأخر من القارئ العابر وسط زحمة يومه بنصوص حُرّة موجزة، والتحرُّر من القيود والشروط التي قد تفرضها بعض المنصات والمواقع. لذا أرى أنّ وسائل التواصل تُحقّق

■ كيف تقرئين وكيف تصفين علاقتك بالقراءة: منهجية، مخططة، عفوية، عشوائية؟ شُبِكُيَّة وفوضويَّة إلى حدٌّ كبير أحيانًا، أفرحُ جدًا باكتشاف الأسماء المحددة، خاصة في الأعمال العربيّة، وأسعى للتعرُّف

على أكبر قدر ممكن منها. ■ هل تقرئين بلغة أُخرى إلى جانب العربية؛ نعم، أقرأ باللغات التي أفهمها جيِّدًا وتلك التي أستطيع فهمها إلى حدُّ مقبول، لتجديد مخزون المفردات، مثلُ التركيّة والإيطاليّة والفرنسيّة. بالإضافة إلى الإنكليزيّة التي أهدف إلى تطوير نفسي على الصعيد الكتابي فيها أيضًا، لكنّني لآ أجد المتعة الحقيقية والأندماج الكامل مع

إطلالة

## تأثير الرُّوّاد في الرواية السورية

### فوّاز حداد

بالإشارة إلى مقال الصديق الروائي ممدوح عزام «تراث الكاتب»، في زاويته الأسبوعية على صفحات «العربي الجديد»، ثمّة توضيح، وليس ردًا، حول حنًا مينه معلّماً في الرواية، وما المقصود من هذا التعبير. يُمكن القول بداية، إنّه على الرغم من أنّ رائِدَا الرواية السورية: شكيب الجابري وحنًا مينه أنارا الطريق للرواية السورية، وكانا علامةً في تاريخها، لكن كان من حظّها أن الروائيِّين من بعدهما، مثل هاني الراهب، وحيدر حيدر، وخيرى الذهبي، ووليد إخلاصي، لم يسيروا على الدَّرب الذي اختطاًه.

فالجابريّ أثّر في زمنه على كُتّاب القصّة والرواية وكانوا قلّة، وكان آخر مَن تَأتّر به مع الاختلاف، الروائي بديع حقّي في تلك النزعة الرُّومانسية الحزينة. أمّا حنّا مينه، فَالأعداد الهَّائلة من القُرّاء تأثّرت برواياته، ولا مبالغة في أنّ أغلبهم لم يقتصر على سورية، بل تعدَّاها إلى البُّلدان العربية. أمَّا إذا كان مُعَلِّماً، فلمن كانوا في زمنه، وحاولوا الكتابة على هذا النمط، وأغلبهم بحُكم الانتماء إلى اليسار. ولا يجوز اعتباره المعلِّم أو المبالغة به، إلَّا من ناحية التأثير. في ذلك الوقت، كان التيار الغالب في سوريّة هو الواقعية الاشتراكية التَّى وظُّفت الأدب لأيديولوجيا الدُّولة، وكان رائداً، والواضح أنه انطوى مع انتهاء هذا التيار. ولئلًا يُنسب التأثير إلى رواياته فقط، نقول إن ما ساعده هو ما يُدعَى بمناخ الرواية وتطلّعاتها اليسارية، وقد وجد الروائيون في هذا التيّار ما يَصبون إليه.

إن ما أساء إليه، بعد مجموعة رواياته الأُولى، هو استسهال الكتابة، وكان بعضه تحت إصرار «دار الآداب»، فقد كان سهيل إدريس يطلب منه رواية في كلّ عام. كما يُلاحَظ أنّ الكثيرين ممّن كانوا يقتنون رواياته فبحُّكم الاعتياد والوفاء لكاتبهم المُفضَّل، عدا أنَّ الخيارات كانت محدودة، إزاء هيمنته إلى جانب نجيب محفوظ، وأعتقد أنّ محفوظ أيضاً لم يحظ بدايةً من الروائيّين المصريّين أنفسهم بمَن اعترف أنه تعلُّم منه شيئاً، حتى إنه شاعت في ذلك الوقت مقولة «نحن جيل بلا أساتذة»، وإن كان أغلب النقّاد مثل محمود أمين العالِم، وعلى الراعى، وعبد القادر القطّ، ولويس عوض وغيرهم، اعترفوا بتميُّزه من باقي الروائيّين في جيله، إلى أن أُجمع عليه بعد فوزه بدهائزة نوبل».

يصعب تحديد مقدار تأثير كاتب احتلّ الساحة الأدبية في الجيل الذي يُعاصره، ربّما بالأفكار، أو بالأسلوب والسرد، أو اللغة وسلاسة التعبير، أو الموضوعات التي يتطرّق إليها. وهو أمر غير مُستبعد، وليس سيّئاً، ولا يُمكن ضبطه، إن لم يتم قصداً وعن وعى، فالتأثّر يتسلّل إلى اللّاوعي. ولم ينقطع تأثيرُه إلّا بعد انهيار الاتحاد السوفييتي، وكان متواكباً مع وفود «الواقعية السحرية»، التي أنهت حقبة الواقعية الاستراكية، وأعطت للخيال المساحة الأكبر، إضافة إلى الاطّلاع على النّتاج الروائي العالمي، وكان بلا

في الحقيقة، لا أرغب في تقييم حنّا مينه، فأنا لستُ مدافعاً جيّداً عنه، فقد كنت مُعجباً بكتابات هاني الراهب وحسيب كيالي وقصص عبد السلام العُجيلي. أترُك مهمّة النقد للنقّاد، لا شكّ أنّنا يوماً سنحظى بنُقًاد يكتبون عن هؤلاء الرُّوّاد وغيرهم، فالروائيون بحسب زعمى، لا يصلحون لتقييم روائيّين مثلهم، لا أسبب وإنما لأنهم أسرى أعمالهم، وقد يُقال إنها مسألة «قتل الأب» المشروعة

في الكتابة الروائية لا تقاليد ولا تقليد، الأهمّ كسُرُها، وليس باتّجاه محّد، وإنما نحو أكثر من اتّجاه، فالمُتابعة على المنوال نفسه لا تُقدّم شيئاً، الأجدى الانغماس في العصر، ما يمنحنًا الأفكار والأساليب الفنّية. وإذا كنّا افتقدنا إلى ما يشبه «معطف غوغول»، فقد تعلّمنا أنه من الحياة تأتى الروايات.



غتاة في درس للَّغة العربية في خيمة تحوِّلت لمدرسة مؤقِّتة، حياليا، 8 أيلوك/ سبتمبر 2024 (Getty)

أن أنسى صورة طفلي مقطوع الرأس - حسناً، ماذا تتصوِّر لليوم التالي؟ ساعيش حياة أبى، أصرح كي لا أبكي، أنجِب

«لا يقتل عصفوراً إلّا غشيم» «ما بيعرفش الطاير من الطايرة». أيُمكن أن يصير هذا مثلاً؟ لا يُوذن لروح الزائر في بيت يدخله حتى نلعب بعاداتنا، وأمثالنا، وضحكاتنا



عند السادسة من بعد غد الخميس، تُقدّم المُصوّرة الفو توغرافية الفلسطينية

المُقىمة في نبوبورك **حنى مسعود** (الصورة) ندوة في «دار كروم» بعمّان، تتناوك تحريتها الفنّية وسلسلة عروضها الأخيرة مع الدار. تمتاز التقاطات مسعود بتوثيق الحياة اليومية في مدن مثك نيويورك وعمّان، وإظهار الأبعاد النفسية.

**حصاد سنيت العمر** عنوان معرض الفنّانة المصرية **إيفليت عشم الله** الاستعادي الذبي يُفتتح عند السابعة من مساء الأحد المُقبل في «غاليري أزاد» بالقاهرة، ويتواصك حتم السابع والعشريت من أيلوك/ سبتمبر الجارب. بمزيج من السريالية والفنَّ الفطرب تُمثَّل لوحات عشم الله (الصورة/ 1948) عوالم أسطورية غرائبية.

حتى الحادث والعشريت من أيلوك/ سبتمبر الجارث، يتواصك في «غاليري مجاز» بيروت معرض التشكيلي السوري **فادي ملحم** (الصورة) «Authority» (نفوذ). تعكس لوحات المعرض، المُنجزة باللونين الأبيض والأسود، مفهوم السلطة المُتغلغك في المجتمعات، وقدرتها على النفاذ إلى ذوات الناس واختراقهم

بيت 17 و22 مت الشهر الجارب، يُعرض في «معهد أرسناك للسينما وفنوت الفيديو» ببرليث التجهيز الأرشيضي يوسف فهده: قصة من أستوديوهات بعلبك، بتنسيت أيمن نحلة (الصورة) من «أُمم للتوثيق والأبحاث». يستعيد التجهيز لمحات من سيرة رائد السينما اللبنانية خلاك الستينيات، ودوره في التأسيس لها بوصفها صناعة

